
PUBLICATIONS DE L’INSTITUT D’HISTOIRE DES RELIGIONS 

 

8 

 

 

 

 

 

 

LA RECONQUÊTE DU TEMPS 
 

CHOIX D’ÉTUDES ORIENTALES, 

MANICHÉENNES ET GNOSTIQUES 
 

  

  

  

 par  

  

Michel TARDIEU 
Collège de France 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Université de Strasbourg 

 

2025 



 

 

PUBLICATIONS DE L’INSTITUT D’HISTOIRE DES RELIGIONS 

 

8 

 

 

 

 

 

LA RECONQUÊTE DU TEMPS 
 

CHOIX D’ÉTUDES ORIENTALES, 

MANICHÉENNES ET GNOSTIQUES 
 

 

 

 

par 

 

Michel TARDIEU 

Collège de France 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Université de Strasbourg 

 

2025 

  



Ouvrage publié avec le soutien 
de l’Institut Thématique Interdisciplinaire 

d’histoire, sociologie, archéologie et anthropologie des religions 
de l’Université de Strasbourg 

Responsable éditorial 

Guillaume DUCŒUR 
Professeur d’histoire des religions 

Image de couverture 
Manuscrit manichéen de Kocho 
Or. 8212/1692 – British Library 

Boussole à cadran solaire iranienne 
N° 1942-45 – Science Museum Group Collection 

Institut d’histoire des religions 
Faculté des Sciences historiques 

Palais universitaire 
9, place de l’université 

67084 Strasbourg cedex 

© 2025 Institut d’histoire des religions de l’Université de Strasbourg 

ISBN 978-2-494259-51-5 



1 

Avant-Propos 

Guillaume DUCŒUR 
Université de Strasbourg 

L’Institut d’histoire des religions de la Faculté des Sciences 

historiques de l’Université de Strasbourg est heureux d’accueillir, dans 

sa collection, La reconquête du temps dont le titre résonne d’autant plus 

fortement auprès de ses historiens des religions qu’ils ont eu l’honneur 

et le privilège scientifique d’avoir collaboré avec son auteur depuis plus 

de quarante ans. Ce fut, en effet, le 6 octobre 1981 que Michel Tardieu, 

alors Directeur d’études à la section des sciences religieuses de l’École 

pratique des hautes études, vint à Strasbourg pour la première fois à 

l’invitation de Marcel Simon (1907-1986) pour présider le jury de la 

thèse de Doctorat d’État de Raoul Mortley, professeur à l’Université 

MacQuarie de Sydney. Dès lors, il n’a jamais cessé de collaborer avec 

ses successeurs, François Blanchetière, Françoise Dunand, Jean-Marie 

Husser, Guillaume Ducœur et Céline Redard. Et si Marcel Simon disait 

à juste titre que, pour faire pleinement sens, la discipline académique 

de l’histoire des religions « suppose une compétence, des recherches et 

un enseignement ne se limitant pas à une seule religion, mais en 

embrassant deux ou trois »1, Michel Tardieu est assurément l’un de nos 

plus éminents historiens des religions au vu de l’ampleur de ses travaux 

de recherche scientifiques dont témoignent admirablement les vingt-

sept contributions du présent volume portant sur l’histoire de plusieurs 

systèmes religieux – souvent étudiés minutieusement dans leurs 

interactions complexes –, et regroupées selon trois thématiques, à savoir 

Orientalia, Manichaica et Gnostica. 

Bien qu’il ne nous appartienne pas de présenter en détail le trésor 

scientifique, s’échelonnant de 1980 à 2024 et toujours très inspirant – 

ouvrant à de nombreuses idées de recherche –, que nous livre ici 

l’auteur sous une forme actualisée, nous soulignerons simplement que 

le comparatisme ingénieux et parfaitement éprouvé de Michel Tardieu 

1 François Blanchetière, « Marcel Simon (1907-1986) », Numen 34/1, 1987, p. 140. 



2 

 

repose notamment sur l’étude des controverses entre communautés 

religieuses d’obédiences doctrinales différentes ou sur l’identification 

de leurs interactions, emprunts ou héritages replacés dans une 

perspective chronologique. La méthodologie rigoureuse et singulière 

qu’il déploie tout au long de ses recherches donne ainsi à voir un travail 

d’une rare ampleur retraçant les contours de paysages religieux souvent 

composites et qui relèvent de ce qu’il a défini, au cours de sa carrière 

au Collège de France, comme l’« histoire des syncrétismes de la fin de 

l’Antiquité ». De l’Égypte à la Chine via l’Iran et l’Asie centrale, des 

gnostiques aux nestoriens en passant par les manichéens, l’œuvre de 

Michel Tardieu démontre ainsi pleinement combien les cultures ont été 

en continuelle interaction, combien les communautés religieuses qui 

revendiquaient parfois une spécificité doctrinale et ritualiste, voire une 

ascendance divine par la médiation de leur fondateur, restaient, de fait, 

historiquement les héritières et les continuatrices d’autres systèmes 

religieux, prises qu’elles étaient elles-mêmes dans le foisonnement des 

idées, le tumulte des conquêtes militaires et l’ébullition incessante des 

échanges commerciaux. 

Le travail d’édition de ces différentes contributions – dont certaines 

ont dû être retapées dans leur intégralité – a été rendu possible grâce à 

l’implication constante de leur auteur et à l’aide que lui ont apportée 

Marie-Pierre Costet-Tardieu, Céline Redard et Guillaume Ducœur. 

Nous tenons également à remercier vivement Kyong-kon Kim pour les 

précisions relatives au domaine de la sinologie ainsi que Mong-Xeng 

Ly pour le traitement des images et la réalisation nouvelle des schémas. 

Qu’il nous soit permis d’exprimer, encore une fois, toute notre infinie 

gratitude à Michel Tardieu pour sa continuelle collaboration depuis plus 

de quarante ans avec l’Institut d’histoire des religions et également, ces 

toutes dernières années, avec l’Institut Thématique Interdisciplinaire 

d’histoire, de sociologie, d’archéologie et d’anthropologie des religions 

de l’Université de Strasbourg2. Puisse ce volume apporter les éclairages 

nécessaires à la compréhension de l’histoire des croyances et des 

pratiques d’une partie de l’humanité, comme l’assurance scientifique 

d’être parvenu à reconquérir le temps qui fut la sienne. 

Strasbourg, le 2 septembre 2025 

2 Voir Bibliographie 2022d, 2024c, 2024d, 2024e et 2025a. 



641 

Table des matières 

Avant-propos par Guillaume Ducœur 1 

« Comme si j’avais marché sur la Lune… » 
Mohammad Ali Amir-Moezzi, Jean-Daniel Dubois, Christelle Jullien et Florence 

Jullien (dir.), Pensée grecque et sagesse d’Orient. Hommage à Michel Tardieu, 
Turnhout, Brepols, 2009, p. 11-20 (Bibliothèque de l’École des hautes études. Sciences 

religieuses 142). 

3 

Bibliographie 17 

I 

ORIENTALIA 

1. Les Sept Dormants
G. Dye et F. Nobilio (dir.), Figures bibliques en Islam, Bruxelles, EME, 2011, p. 37-58 

77 

2. Le collectage de la tradition orale
S. Basch, P. Chuvin, M. Espagne, N. Seni, et J. Leclant (éd.), L’Orientalisme, les 

orientalistes et l’Empire ottoman. De la fin du XVIIIe à la fin du XXe siècle, Paris, 

Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 2011, p. 11-28 

99 

3. Miracle à Mor Gabriel
F. Jullien et M.-J. Pierre (dir.), Monachismes d’Orient. Images, échanges, influences. 

Hommage à Antoine Guillaumont, Turnhout, Brepols, 2011, p. 185-203 (Bibliothèque 

de l’École des Hautes Études – Sciences religieuses 148) 

121 

4. La conversion du dernier païen
D. Lauritzen et M. Tardieu (dir.), Le voyage des légendes. Hommage à Pierre Chuvin, 

Paris, CNRS Éditions, 2013, p. 403-415 

143 

5. Tarzci et Bülbül
G. Charpentier et V. Puech (éd.), Topoi Orient-Occident. Villes et campagnes aux rives

de la Méditerranée ancienne. Hommages à Georges Tate, Supplément 12 (2013), 

p. 603-622 

157 

6. Le Barberousse de Ḥāḥ
É. Crégheur, J. Cesar Dias Chaves, et S. Johnston (éd.), Christianisme des origines. 

Mélanges en l’honneur du Professeur Paul-Hubert Poirier, Turnhout, Brepols, 2018, 
p. 429-436 (Judaïsme ancien et origines du christianisme 11)

179 

7. Subversion à al-Ḥīra
M. Blidstein, S. Ruzer, and D. Stökl Ben Ezra (eds.), Scriptures, Sacred Traditions, 

and Strategies of Religious Subversion. Studies in Discourse with the Work of Guy G. 
Stroumsa, Tübingen, Mohr Siebeck, 2018, p. 149-163 (Studien und Texte zu Antike 

und Christentum 112) 

189 



 

642 

8. Nestoriens de Xi’an : le prologue de l’inscription 
C. Jullien (dir.), Controverses des chrétiens dans l’Iran sassanide, Paris, Association 

pour l’avancement des études iraniennes, 2008, p. 207-226 (Studia Iranica, Cahier 36) 

211 

  

II 

MANICHAICA 

 

1. La nisba de Sisinnios 
Altorientalische Forschungen, 18 (1991), p. 3-8 

235 

2. L’arrivée des manichéens à al-Ḥīra 
P. Canivet, J.-P. Rey-Coquais (dir.), La Syrie de Byzance à l’Islam Ve-VIIIe siècle, 

Damas, Institut français de Damas, 1992, p. 15-24 

245 

3. L’Arabie du Nord-Est d’après les documents manichéens 
Studia Iranica, 23 (1994), p. 59-75 

259 

4. La vision de la mer aux eaux noires (CMC 77, 4–79, 12) 
R. Gyselen (dir.), Au carrefour des religions. Mélanges offerts à Philippe Gignoux, 

Bures-sur-Yvette, GECMO, 1995, p. 303-311 (Res Orientales 7) 

279 

5. Les gisements miniers de l’Azerbayjān méridional (Taxt-e 

Soleyman) et la localisation de Gazaka 
Bulletin of the Asia Institute, New Series, 12 (1998), p. 249-268 (Alexander’s Legacy 

in the East. Studies in Honor of Paul Bernard) 

 

295 

6. Le cycle duodécennal des révélations manichéennes et la 

datation de la chute de Hatra 
F. Briquel-Chatonnet et H. Lozachmeur (éd.), Proche-Orient ancien : temps vécu, 

temps pensé. Actes de la table-ronde du 15 novembre 1997 organisée par l’URA 1062 
« Études Sémitiques », Paris, J. Maisonneuve, 1998, p. 153-176 (Antiquités 

Sémitiques 3) 

 

331 

7. Zénobie protectrice des manichéens 
J. Charles-Gaffiot, H. Lavagne, J.-M. Hofman (dir.), Moi, Zénobie reine de Palmyre. 

Exposition du Centre culturel du Panthéon, Mairie du Ve arrondissement, Paris, Skira, 

2001, p. 73-74 

361 

8. Le sinapisme du missionnaire manichéen (P. Kellis Copte 35) 
E. Oudot et F. Poli (dir.), Epiphania. Études orientales, grecques et latines offertes à 

Aline Pourkier, Nancy, ADRA, 2008, p. 461-472 

369 

9. Biblisme manichéen 
S. Paret (dir.), La Bible dans les littératures du monde, Paris, Cerf, t. II, 2016, p. 1515-

1518 

381 

10. L’araire du bœuf Pamoun 
M. Knüppel und L. Cirillo (hrsg. von), Gnostica et Manichaica. Festschrift für Aloïs 

van Tongerloo. Anläßlich des 60. Geburtstages überreicht von Kollegen, Freunden 

und Schülern, Wiesbaden, Harrassowitz, 2012, p. 193-199 (Studies in Oriental 
Religions 65) 

389 



643 

11. Brève chronique du dualisme
L’Histoire, n° 430 [numéro spécial « Les Cathares. Comment l’Église a fabriqué des

hérétiques »], décembre 2016, p. 50-51 

399 

12. Le joueur de nāy
Z. Özertural und G. Şilfeler (hrsg. von), Der östliche Manichäismus im Spiegel seiner

Buch- und Schriftkultur. Vorträge des Göttinger Symposiums vom 11/12. März 2015,

De Gruyter, Akademie Forschung, 2018, p. 105-114 (Abhandlungen der Akademie

der Wissenschaften zu Göttingen, Neue Folge 47, Schriften der Kommission
„Manichäische Studien“ 4) 

403 

III 

GNOSTICA 

1. La gnose valentinienne et les Oracles chaldaïques
B. Layton (ed.), The Rediscovery of Gnosticism. Proceedings of the International 

Conference on Gnosticism at Yale, New Haven, Connecticut, March 28-31, 1978, 

Volume 1: The School of Valentinus, Leiden, Brill, 1980, p. 194-237 (Studies in the 

History of Religions. Supplements at Numen 41) 

417 

2. Ṣābiens coraniques et « Ṣābiens » de Ḥarrān
Journal Asiatique, 274 (1986), p. 1-44 

459 

3. Nativités païennes
B. Feichtinger, S. Lake, H. Seng (hrsg. von), Körper und Seele. Aspekte spätantiker 

Anthropologie, München und Leipzig, Saur, 2006, p. 9-65 (Beiträge zur 

Altertumskunde 215) 

503 

4. Masques d’Égypte
C. Zivie-Coche et I. Guermeur (dir.), « Parcourir l’éternité ». Hommages à Jean 

Yoyotte, Turnhout, Brepols, 2012, p. 973-980 (Bibliothèque de l’École des hautes 

études. Sciences Religieuses 156) 

559 

5. Écho et les antitypes
K. Corrigan and T. Rasimus (ed.), Gnosticism, Platonism and the Late Ancient World. 

Essays in Honour of John D. Turner, Leiden, Brill, 2013, p. 427-441 (Nag Hammadi 

and Manichaean Studies 82) 

569 

6. Basilide prédicateur chez les Perses
F. Ruani et M. Timuş (éd.), Quand les dualistes polémiquaient. Zoroastriens et 

manichéens, Leuven et Paris, Peeters, 2020, p. 179-197 (Orient et Méditerranée 34) 

587 

7. Sodome gnostique
J. Costa, D. Hamadović et P. Piovanelli (dir.), Aux origines judéennes du christianisme. 

Études en l’honneur de Simon Claude Mimouni pour son soixante-quinzième 
anniversaire, Turnhout, Brepols, 2024, p. 671-683 (Bibliothèque de l’École des Hautes 

Études – Sciences religieuses 207) 

613 

Index général 629 

Table des matières 641 



« La collection Publications de l’Institut d’histoire des religions s’inscrit 
dans les travaux de l’Institut Thématique Interdisciplinaire HiSAAR du 
programme ITI 2021-2028 de l’Université de Strasbourg, du CNRS et de 
l’Inserm qui bénéficie du soutien financier de l’IdEx Unistra (ANR-10-
IDEX-0002), ainsi que du financement du programme SFRI (projet 
STRAT’US, ANR-20-SFRI-0012) dans le cadre du Programme 
d’Investissements d’Avenir du gouvernement français. » 

ISBN 978-2-494259-51-5 

Traitement des images et illustrations 
Mong-Xeng LY 

Tous droits réservés 
Toute reproduction, même partielle de cet ouvrage, 

est interdite sans l’autorisation préalable de l’éditeur. 

Département Imprimerie 
Direction des Moyens Généraux 

Université de Strasbourg 

Dépôt légal – 2e semestre 2025 



Ce volume rassemble vingt-sept contributions, publiées de 1980 à 2024, 

que Michel Tardieu a méthodiquement sélectionnées parmi l’ensemble de 

ses travaux de recherche et qu’il a regroupées selon trois domaines 

d’étude : Orientalia, Manichaica et Gnostica. Ces contributions qui portent 

sur les controverses entre communautés religieuses d’obédiences 

doctrinales différentes ou sur l’identification de leurs interactions, de leurs 

emprunts ou de leurs héritages, donnent à voir un travail d’une rare 

ampleur retraçant les contours de paysages religieux souvent composites 

et qui relèvent de ce que Michel Tardieu a défini, au cours de sa carrière 

au Collège de France, comme l’« histoire des syncrétismes de la fin de 

l’Antiquité ». De l’Égypte à la Chine via l’Iran et l’Asie centrale, des 

gnostiques aux nestoriens en passant par les manichéens, l’œuvre de 

Michel Tardieu démontre ainsi pleinement combien les cultures ont été en 

continuelle interaction, combien les communautés religieuses qui 

revendiquaient parfois une spécificité doctrinale et ritualiste, voire une 

ascendance divine par la médiation de leur fondateur, restaient, de fait, 

historiquement les héritières et les continuatrices d’autres systèmes 

religieux, prises qu’elles étaient elles-mêmes dans le foisonnement des 

idées, le tumulte des conquêtes militaires et l’ébullition incessante des 

échanges commerciaux. 

Professeur honoraire au Collège de France et titulaire dans le 
même établissement de la chaire d’Histoire des syncrétismes de 
1991 à 2008, Michel Tardieu a été directeur d’études à l’École 
pratique des hautes études (EPHE, Paris, Section des sciences 
religieuses, 1976-1991), Directeur du Centre d’études des 
religions du livre, laboratoire de l’EPHE (1984-1991), et 
Chercheur au Centre national de la recherche scientifique, 

Section Philosophie et Histoire des sciences (CNRS, 1973-1976). Il est spécialiste 
des cultes syncrétiques de la fin de l’Antiquité et des christianismes orientaux dans 
leurs relations aux polythéismes et aux autres monothéismes. 




