
PUBLICATIONS DE L’INSTITUT D’HISTOIRE DES RELIGIONS 
 

HORS-SÉRIE 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RÉPERTOIRE DES TERMES SANSKRITS 

DES ÉCOLES PHILOSOPHIQUES INDIENNES 

Sanskrit – Français – Anglais 
 

 

 

par 

Jean-Marie VERPOORTEN 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
UNIVERSITÉ DE STRASBOURG 

 

 

2025 

  



PUBLICATIONS DE L’INSTITUT D’HISTOIRE DES RELIGIONS 

HORS-SÉRIE 1 

Répertoire des termes sanskrits 

des Écoles philosophiques indiennes 

Sanskrit – Français – Anglais 

par 

Jean-Marie VERPOORTEN 
 

Université de Strasbourg 

2025 



Ouvrage publié avec le soutien 
de l’Institut Thématique Interdisciplinaire 

d’histoire, sociologie, archéologie et anthropologie des religions 
de l’Université de Strasbourg 

Responsable éditorial 

Guillaume DUCŒUR 
Professeur d’histoire des religions 

Images de couverture 
Jaiminīyamīmāṃsārahasya d’Ananta Bhaṭṭa 

Manuscrit du XVIIIe s. – f. 1r 
© Cambridge University Library – MS Add.2485 

Deux maîtres d’Écoles philosophiques indiennes 
Bas-relief de la période Pallava 

Temple de Jvarahareswara – Kanchipuram 

Institut d’histoire des religions 
Faculté des Sciences historiques 

Palais universitaire 
9, place de l’université 

67084 Strasbourg cedex 

© 2025 Institut d’histoire des religions de l’Université de 
Strasbourg 

ISBN 978-2-494259-55-3 



1 

Avant-Propos 

Guillaume DUCŒUR 
Université de Strasbourg 

L’Institut d’histoire des religions de la Faculté des Sciences historiques de l’Université de 

Strasbourg est heureux d’accueillir dans sa collection ce Répertoire des termes sanskrits des Écoles 

philosophiques indiennes regroupant 2384 entrées à connotation philosophique accompagnées de 

leurs traductions en français et en anglais, ainsi que de références choisies aux sources textuelles 

anciennes et aux études contemporaines. Il en est d’autant plus heureux que ce travail de lexicographie 

a été réalisé par Jean-Marie Verpoorten1, l’un des meilleurs spécialistes de la dialectique mise en 

œuvre par les Écoles de pensée indiennes dans leurs débats spéculatifs et contradictoires2. Comme 

l’affirmait, en effet, Louis Renou (1896-1966), dont l’illustre savant hutois avait suivi l’enseignement 

au début des années 1960 et avait défini sa recherche doctorale sur ses avis, « rien n’a eu le 

retentissement, dans l’Inde et hors de l’Inde, de la littérature philosophique. Celle-ci prend corps assez 

brusquement au cours des tout premiers siècles de notre ère, sous la forme d’« aphorismes » (sūtra) 

répartis en six doctrines ou systèmes »3. Dans ce répertoire, Jean-Marie Verpoorten donne à voir bien 

plus que ces six darśana traditionnels, à savoir Mīmāṃsā, Nyāya, Sāṃkhya, Vaiśeṣika, Vedānta et 

Yoga. De fait, ce n’est pas moins d’une vingtaine de courants de pensée mis en regard qui s’y 

rencontrent et dont il a répertorié inlassablement la richesse lexicale, un vaste champ sémantique à 

connotation philosophique que ces différentes Écoles indiennes ont développé tout au long de leur 

histoire, certes singulière, mais reposant pour l’essentiel sur un jeu continuel d’interactions, 

d’oppositions et de surenchères spéculatives. Aussi l’auteur a-t-il intégré les « points de vue » 

(darśana) des grammairiens, des ritualistes, des médecins, des poéticiens tout autant que ceux des 

penseurs du śramanisme tels que le jaïnisme et le bouddhisme, notamment les logiciens (hetuvādin) 

du theravāda et du mahāyāna. Ce répertoire est donc une avancée majeure dans l’étude des signifiés 

de termes sanskrits issus de ces différentes Écoles philosophiques indiennes. En fonction de leurs 

attestations dans les sources textuelles primaires et commentariales, chaque entrée offre ainsi un 

champ sémantique mettant en relief individualité lexicale ou, au contraire, signifié commun. 

La préparation de ce répertoire a une longue histoire, et depuis notre première rencontre avec Jean-

Marie Verpoorten, il y a maintenant vingt-six ans, nous sommes toujours resté attentif à son projet de 

publier un jour ce travail lexicographique qu’il débuta en 1965 par la rédaction manuscrite des 

premières fiches sur papier. Sur plus de soixante ans, ce sont ainsi plusieurs milliers de fiches papier 

des termes sanskrits philosophiques qu’il rédigea inlassablement « au plic-ploc » de ses recherches et 

qu’il classa dans de nombreuses boîtes en carton (voir photographie ci-dessous). Puis, vint le temps 

de la saisie informatique de ces milliers de mots accompagnés de leurs traductions et de leurs 

références bibliographiques en fonction de leur École de pensée indienne d’appartenance. Un travail 

titanesque qu’il a assuré seul durant ces dernières décennies pour aboutir enfin à des fichiers 

1 Sur la vie académique de Jean-Marie Verpoorten, voir Christophe VIELLE, « Jean-Marie Verpoorten, décrypteur de la 

pensée indienne », in Chr. VIELLE, Chr. CANNUYER et D. ESLER, Dieux, génies, anges et démons dans les cultures 

orientales et Florilegium Indiae Orientalis, Jean-Marie Verpoorten in honorem, Bruxelles, Acta Orientalia Belgica XXX, 

2017, p. xv-xx. Pour sa bibliographie jusqu’en 2017, voir en dernier lieu Christophe VIELLE, « Bibliographie de Jean-

Marie Verpoorten », ibid., p. xxi-xxx. 
2 Voir à ce sujet son dernier ouvrage sur la dialectique mīmāṃsaka, Jean-Marie VERPOORTEN, La Prakaraṇapañcikā de 

Śālikanātha. Chapitre 6, section 1. Le moyen de connaissance valide et la perception. Traité Mīmāṃsaka d’épistémologie, 

Louvain-la-Neuve, éditions Peeters, 2018 (« Publications de l’Institut orientaliste de Louvain », 70). Comptes rendus 

Hugo DAVID, Bulletin de l’École française d’Extrême-Orient, tome 105, 2019, p. 368-374 ; Matthew KAPSTEIN, Indo-

Iranian Journal, vol. 62, 2019, p.181-189 ; Guillaume DUCŒUR, Revue de l’Histoire des Religions, tome 238, fasc. 4, 

2021, p. 741-743. 
3 Louis RENOU, « La religion et la philosophie grands thèmes de la littérature ancienne », in Le Monde diplomatique, 

octobre 1962, p. 21. 



2 

informatisés. Néanmoins, les 1200 pages qu’il nous communiqua se devaient encore d’être 

améliorées. Nous avons donc procédé à l’uniformisation de la graphie sanskrite et de ses signes 

diacritiques, le toilettage des erreurs typographiques, l’homogénéisation des normes éditoriales, puis 

la mise en colonnes finale. 

On notera, par ailleurs, que le classement des entrées choisi par l’auteur suit l’ordre alphabétique 

latin. Le lecteur retrouvera donc les voyelles longues et les diphtongues à l’initiale d’un mot sous 

leurs équivalents brefs (ex. AICCHIKA sous A et après ĀHṚ). De même, les consonnes aspirées suivent 

le classement normal de l’ordre alphabétique latin (ex. BHADANTA sous B et après BAUDDHA). La 

rétroflexe Ṛ est classée à la place alphabétique qu’elle aurait si elle était rendue par la graphie *RI. 

Aussi, PRAVṚT (*PRAVRIT), par exemple, est classé logiquement après PRAVRĀJA. Il en est de même 

des termes commençant par Ṛ-. Ainsi, ṚṢI est à chercher dans la liste des termes en R à la place 

qu’occuperait son équivalent *RIṢI. Quant aux cacuminales Ṭ et Ḍ/ḌH, elles sont classées dans l’ordre 

alphabétique latin respectivement avec les dentales T et D/DH. Pour plus de facilité, nous avons donc 

indiqué dans l’entête de chacune des lettres de l’alphabet latin les différents akṣara possibles (ex. A / 

Ā / AI / AU ; B / BH ; C / CH, etc.). 

Le présent travail d’édition, qui a exigé de longues heures d’attention, a été réalisé par nos soins 

en collaboration avec notre collègue, Céline Redard, dont l’aide, pour laquelle nous la remercions 

vivement, a permis d’aboutir dans les délais que nous nous étions fixés. Nous avons ainsi pu honorer 

l’engagement que nous avions pris auprès de Jean-Marie Verpoorten dans le cadre des contributions 

scientifiques respectives entre l’Université de Liège et l’Institut Thématique Interdisciplinaire 

d’histoire, sociologie, archéologie et anthropologie des religions de l’Université de Strasbourg que 

nous avons dirigé de 2021 à 2025, et plus spécifiquement la programmation de l’opération 8 (Sources 

épigraphiques, textuelles et iconographiques bouddhiques) de l’axe I (Texte, intertextualité et 

tradition). 

Comme outil de travail, ce Répertoire des termes sanskrits des Écoles philosophiques indiennes 

apportera assurément une aide précieuse à tous ceux qui s’intéressent à l’histoire intellectuelle de 

l’Inde dite classique et médiévale. Nous tenons, de ce fait, à remercier infiniment le professeur Jean-

Marie Verpoorten de l’Université de Liège pour son Grand œuvre inédit qui offre aujourd’hui au 

monde savant l’opportunité de mieux saisir la terminologie parfois si complexe de la pensée indienne. 

Strasbourg, le 18 octobre 2025 

Jean-Marie Verpoorten et quelques-unes des milliers 
de fiches manuscrites des termes sanskrits philosophiques 

(photographie C. Redard – Verviers – 2023) 



« La collection Publications de l’Institut d’histoire des religions s’inscrit dans les 
travaux de l’Institut Thématique Interdisciplinaire HiSAAR du programme ITI 2021-
2028 de l’Université de Strasbourg, du CNRS et de l’Inserm qui bénéficie du soutien 
financier de l’IdEx Unistra (ANR-10-IDEX-0002), ainsi que du financement du 
programme SFRI (projet STRAT’US, ANR-20-SFRI-0012) dans le cadre du 
Programme d’Investissements d’Avenir du gouvernement français. » 

ISBN 978-2-494259-55-3 

Traitement des images 
Mong-Xeng LY 

Tous droits réservés 
Toute reproduction, même partielle de cet ouvrage, 

est interdite sans l’autorisation préalable de l’éditeur. 

Département Imprimerie 
Direction des Moyens Généraux 

Université de Strasbourg 

Dépôt légal – 2e semestre 2025 



Établi par Jean-Marie Verpoorten, ce Répertoire des termes sanskrits des Écoles philosophiques 

indiennes regroupe 2384 entrées, autant de lexèmes à connotation philosophique issus d’une 

vingtaine de courants de pensée mis en regard dont les six darśana traditionnels (Mīmāṃsā, 

Nyāya, Sāṃkhya, Vaiśeṣika, Vedānta et Yoga) auxquels l’auteur a adjoint également les « points 

de vue » (darśana) des grammairiens, des ritualistes, des médecins, des poéticiens tout autant que 

ceux des penseurs du śramanisme tels que le jaïnisme et le bouddhisme, notamment les logiciens 

(hetuvādin) du theravāda et du mahāyāna. En fonction de leurs attestations dans les sources 

textuelles primaires et commentariales, chaque entrée offre ainsi un champ sémantique mettant en 

relief individualité lexicale ou, au contraire, signifié commun. Au-delà d’un simple outil de travail 

inédit pour sanskritiste, ce répertoire apportera à ceux qui s’intéressent plus largement à l’histoire 

intellectuelle de l’Inde classique et médiévale un vaste panorama de la richesse lexicale que les 

tenants de ces différentes Écoles de pensée indiennes ont développée tout au long de leur histoire, 

certes singulière, mais reposant pour l’essentiel sur un jeu continuel d’interactions, d’oppositions 

et de surenchères spéculatives. Il ouvre ainsi le lecteur à une approche comparée de la philosophie 

indienne. 

Né à Huy (Belgique) en 1938, Jean-Marie Verpoorten fit des études classiques et 
orientales à l’Université de Liège avant de suivre une formation d’indianisme à Paris 
auprès de Louis Renou, en 1963, puis de philosophie à l’Université de Louvain. En 
1974, il soutint une thèse de doctorat en grammaire védique sur L’ordre des mots dans 
l’Aitareya brāhmaṇa (Publ. de la Faculté de philosophie et lettres de l’Université de 
Liège, 1977). Membre de la Société royale belge d’études orientales, spécialiste de la 

pensée de l’Inde, il a enseigné l’histoire des doctrines brāhmaniques et bouddhiques à 
l’Université de Liège de 1996 à 2012 et a publié notamment Mīmāṃsā Literature (coll. 

« A History of Indian Literature », Wiesbaden, 1987), Acte rétributif, Renaissance et Transmigration dans 

le bouddhisme des origines (coll. « Publications de l’Institut Orientaliste de Louvain », vol. 60, Louvain-

la-Neuve, 2012), ainsi que La Prakaraṇapañcikā de Śālikanātha. Chapitre 6, section 1. Le moyen de 

connaissance valide et la perception. Traité Mīmāṃsaka d’épistémologie (coll. « Publications de l’Institut 

Orientaliste de Louvain », vol. 70, Louvain-la-Neuve, 2018). 




